## 聖依納爵專輯

# 耶穌與我們的使命

六日神操退省手冊

朱修德(José Ramón de Diego, S.J.)/著,胡淑琴/譯



耶穌便上前對他們說:「天上地下的一切權柄都交給了我,所以,你們要去使萬民成為門徒,因父及子及聖神之名給他們授洗,教訓他們遵守我所吩咐你們的一切。看!我同你們天天在一起,直到今世的終結!」

## 聖依納爵專輯

# 耶穌與我們的使命

六日神操退省手冊

朱修德(José Ramón de Diego, S.J.) /著,胡淑琴/譯



耶穌便上前對他們說:「天上地下的一切權柄都交給了我,所以,你們要去使萬民成為門徒,因父及子及聖神之名給他們授洗,教訓他們遵守我所吩咐你們的一切。看!我同你們天天在一起,直到今世的終結!」

# Jesús y Nuestra Misión

By José Ramón de Diego, S.J. Translated by María Teresa Hu, F.I.

### 目 錄

| 譯  | 者序                        | 5  |
|----|---------------------------|----|
| 第- | 一天<br>耶穌與我們的身分            | 7  |
| 第二 | 二天<br>耶穌——我們聖召的核心         | 15 |
| 第三 | 三天<br>耶穌召喚我投入使命           | 23 |
| 第四 | 四天<br>耶穌——我們使命中的同伴與生活中的導師 | 31 |
| 第3 | 五天<br>耶穌——宗徒的典範           | 43 |
| 第7 | 六天<br>耶穌——我們的未來           | 55 |

#### 譯者序

懷著對朱修德神父的敬愛與懷念,我喜樂地將這份靈修資料 翻譯成中文,與將應用此書做年度退省或日常祈禱的朋友們分 享。雖然資料是以六日來編排,但內容非常豐富,使用者可自由 地視自己的時間來選擇和安排。

原文的寫作相當順暢自然,可以看出使命這主題與朱神父的 生活早已打成一片,是一種內心存在性的生命經驗,同時,也彰 顯出他在神學與靈修方面的深厚根基。

我在翻譯過程中相當輕鬆隨興,也有不少感動。一方面參考原文,同時也自由地以中文表達,多少也流露了我個人的風格、某些內在的情感和祈禱的經驗。我也附上某些註釋,希望為讀者有幫助。

祈願這本祈禱的小冊子幫助我們在具體的生活境遇中,深入 使命、活出使命,並在使徒生活與服務中充滿主的平安與喜樂! 讓我們彼此勉勵,互相代禱,並深深懇求這份恩賜,懇求這份在 主耶穌基督內天主父早已在聖神內賜給我們的恩典!

胡淑琴 2003 年 7 月 30 日於台北

### 第一天

# 耶 穌 和我們的身分



這是祈禱的時刻,默想我的身分。 我除了是一個受造的人之外, 天主的行動一直在我的存在中工作, 他的行動是如此特別,造就了我今日所擁有的身分。 我渴望在寧靜的祈禱中,在與《若望福音》的接觸中, 發現這在我內奧妙的事實!

#### 祂從永遠就揀選我,為了服務

「我從永遠就愛了你,因此,我給你保留了我的仁慈」(耶 卅一 3)。天主以永恆之愛愛了我,祂的揀選是出於祂無上的自由,這自由也是祂聖愛的基礎。

祂是良善的,然而祂的判斷卻常出乎我們的意料之外(瑪廿1-16)。祂揀選的自由,可使無用的黏土成為精緻的藝術品,也可成為一般日用的器皿,這似乎曾使聖保祿感到困惑(參羅九1-33)。「我還沒有在母腹內形成你以前,我已認識了你;在你還沒有出離母胎以前,我已祝聖了你,選定了你作萬民的先知」(耶一5)。

這揀選是基於友誼:耶穌揀選我們成為祂的門徒、祂的使徒、祂的朋友。我們蒙召加入教會——一個使徒性的團體,奉獻我們的生命,為服事天主的子民<sup>1</sup>,而我們之如此「所是」,因為天主從永遠就愛了我,耶穌願意揀選我成為祂的朋友,成為服事

者。這揀選銘刻在我們每一個人最真實的自我中:「你們要住在我內,我也住在你們內」(若十五 4),「我稱你們為朋友,因為凡由我父聽來的一切,我都顯示給你們了。不是你們揀選了我,而是我揀選了你們,並派遣你們去結果實,去結常存的果實……」(十五 15b-16ab)。請在靜默和祈禱的氛圍中默想若十五1-17 這段經文。

#### **祂進入我生命的歷史中與我會遇**,召喚我

耶穌不僅僅愛我,並從永遠就揀選了我,祂甚至進入我生命的歷史中,在某一特定或多次不同的具體時機中,主動召叫我跟隨祂,正如祂對門徒們所做的一樣。門徒們蒙召同耶穌在一起為了跟隨祂,這象徵的一幕也曾具體發生在我的生命中。耶穌來到我這裡,與我會遇,奪得了我,使我完全屬於祂。祂引導我看看祂所住的地方,我就在那裡同祂住下。我的身分銘刻著耶穌在我

#### 註釋

1. 從希臘文動詞衍生出來的名詞 "apostle"(被派遣者,使徒),與從拉丁文動詞 "missio"衍生的被動分詞當名詞用的 "missus" (被派遣者)是同樣的意義。楚二大公會議肯定「教會受天主派遣」,「旅途中的教會在本質上即是具有使命性的」,「基督徒的蒙召、實際上就它的本質看,亦就是為使徒工作的蒙召」。〈教會傳教工作法令〉1-2 號。在《救主的使命》通諭中確認,基督的使命是宣揚天國,作基督身體的教會和為基督肢體的所有基督徒的使命,自然亦是宣揚天國,並為天國服務。

生命歷史中的具體召喚,印上祂揀選的烙印。

請默觀若-35-51,視為自己蒙召的一個象徵,請回顧你生命 歷史中所熟悉的「那一刻」:時間、地點、環境、人物 ······

#### 祂釋放我,為跟隨祂

跟隨耶穌並非易事,無數的惶恐和擔憂使我們難以成行:害怕失去已有的地位,必須面對全新而不可知的未來,踏上永無止息的皈依之路。我們的問題其實和尼苛德摩所提出的一樣古老:「人已年老,怎樣能重生呢?難道他還能再入母腹而重生嗎?」耶穌肯定的答覆是基於聖神,藉由在教會內的信德與聖事,藉由這屬神的恩賜其難以預估的德能,我們可以在愛的真理內找到自我的安頓,可以經由聖神而毫無保留地自我交付,我們可以重生。默觀若三1-21。

#### 祂賜我動力,使我邁步前行

跟隨基督意指不停息地走在路上,持續在旅程中,使每一時刻成為新的受造,並日日更新。這不容易,猶如在旅程中的人,需要每天面對各種困難和問題,學習應對和調整。路是在行進中走出來的,而我們之所以敢邁步前行,是因為在我們腦海和心中擁有一種動態性的動機,使我們即使在憂懼和不安全的情況下,

仍敢邁出嘗試的步伐。這相當不容易,需要日復一日地自我激勵,而這也是為什麼必須每日與福音接觸的原因,為讓聖言光照我們,並要求我們。

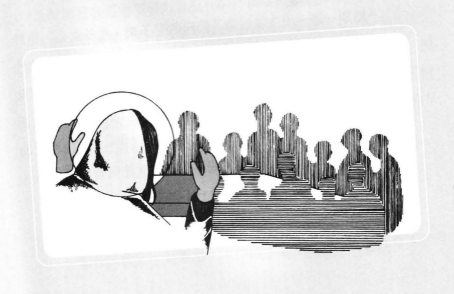
猶如撒瑪黎雅婦人,每日到福音的井旁汲水。倘若你每天這樣做,那發生在撒瑪黎雅婦人身上的經驗,終有一天會發生在你身上,並改變你,讓你從汲取日常生活所需的水,進到勇於在其他人的面前作證,證實你的生命是天國來臨的記號、標記和象徵,證實這天國已具體在耶穌身上臨現。

我們是在行進的過程中,需要每天與聖言接觸,汲取動力與活泉,汲取光明、力量和意志,為持續向世人宣告耶穌是主、是默西亞、是人類的救主,更是你和我的生命之主。請在祈禱中閱讀若四1-45。

我的身分:我在愛中被揀選,在愛中與天主會遇而蒙召,為了服務。祂釋放我,使我能跟隨祂;祂賜我動力,使我持續往前邁進。現在,面對我之「所是」和「所在」的具體生活中,可以反省:今天,我認為我是誰呢?我的感受如何?我身在哪裡?我生活中是否充滿前行的動力,或困頓艱辛而裹足不前?我內心世界所隱藏的,究竟是美好的希望,或是焦慮愁苦呢?

### 第二天

# 耶 穌 我們聖召的核心



我的聖召是完全在耶穌的愛內被啟迪, 我的聖召是完全奉獻自己於耶穌的愛,為服事弟兄姊妹。 因為耶穌從永遠就愛了我,揀選了我,為永遠屬於祂, 是祂進到我的歷史中與我會遇,釋放我,為使我跟隨祂, 是祂自復一日在我身上傾注聖神的德能。 這德能在教會內具體呈現在天主聖言與聖事中, 使我獲致邁步前行的動力。 今天我們將進一步反省和默觀:耶穌是誰? 渴望從內在更認識祂,日益更愛祂,僅更忠誠地事奉祂, 即在祂的官像——具體的弟兄姊妹們身上——服事祂。

#### 耶穌——降生成為血肉的天主聖言——為施予救恩

「時期一滿,天主就派遣了自己的兒子來,生於女人,生於法律之下,為把在法律之下的人贖出來,使我們獲得義子的地位」(迦四4-5)。耶穌來到我們當中,因為天父派遣了祂。耶穌猶如我們當中的一位,祂誕生,除了罪過以外,祂承擔所有生而為人的事實,在各方面與我們相似(參希四 15b),經由所受的苦難,學習了服從(希五 8),成為在各方面能同情我們的那一位。請在祈禱中閱讀若一1-18,希一1-二18。

#### 耶穌——天主救恩計畫的啟示者

早在時間之始,救恩計畫就隱藏在天父的心中。等到時期一滿,天父願意經由祂的聖子,並在聖神內,將此奧祕的救恩計畫啟示出來。這是聖保祿在寫信給厄弗所教會時,內心的主要思想。藉由詩歌的體裁,一種重複堆疊的韻律,聖保祿幫助我們進一步認識耶穌:祂是天父愛的救恩計畫的啟示者。這計畫原本隱藏在萬世之前,而聖子耶穌是此救恩計畫的核心,天父願意在祂內重整一切萬有,這即是天父心中的救恩計畫。藉由聖神,耶穌吸引了我,使我在教會內活出恩許聖神的印證。一切都以耶穌為核心,在祂內一切都成為「生命」,在祂內萬有歸於一致和諧。天父願意在耶穌基督內重整一切,這意味著整個宇宙、天上和地下的一切萬有,都在基督耶穌內獲致統一和圓滿。

讓我們在祈禱中慢慢體驗這段經文:弗-3-二10:包含三個思想:天主父在耶穌基督內所啟示的救恩計畫(-3-14),耶穌之神——教會的創生者(-15-23),我們在救恩奧蹟中全新的存在(二1-10)。

#### 耶穌——歷史之主

耶穌是救主,是救恩工程的啟示者,祂同時也是救恩工程的

執行與完成者。「除非經過我,誰也不能到父那裡去」(若十四6b),「除了子和子所願意啟示的人以外,沒有人認識父」(瑪十一27b)。耶穌是天主父之救恩計畫的核心,祂同時也是歷史的主,將歷史帶向圓滿的境界。藉著祂的死亡和復活,祂被立為萬世萬代的主,整個歷史的結局視人類在耶穌面前所做的抉擇而定。這似乎前所未聞,的確,整個人類或得救恩,或被定罪,乃根據人在耶穌——萬有的首生者——面前所做的抉擇而定。在祂內,我們或擁有生命,或邁向死亡,視我們是否接納或拒絕祂。這一道窄門是我們大家都得經過的,「因為在天下人間,沒有賜下別的名字,使我們賴以得救的」(宗四12b),「我主,我天主」(若廿28)。

邀請退省者回顧自己的歷史,深入自己被耶穌拯救生命的經驗,覺察自己面對耶穌的基本抉擇為何?讓耶穌——生命之主——進到我存在性的體驗中,請參閱瑪十一25-30,希四12,若六44,53-58,65,哥一15-20。

#### 耶穌——世界的救主

「耶穌」這名字在希伯來文即含有「天主施救」的意思,我們在福音中到處都可看到這事實。福音作者似乎在耶穌長篇的宣講,在零散的語錄,在耶穌的各種比喻、敘述和在施行奇蹟時,讓讀者們看到,凡耶穌所言所行,無不是在施予救恩。其實,耶

穌整個人——包括祂的言語和行動、祂的投身和使命、祂的生命 與死亡——就是救恩工程最大的比喻,也是最大的奇蹟。祂治病 驅魔,彰顯祂所帶來的決定性的釋放,祂來到世界上,猶如一位 甘心為羊羣捨身的善牧(若十18),一位願服事眾人並交出自己 生命為大眾做贖價的救贖者(瑪十九28),一位親身擔負我們疼 痛的救主(若一36)。

除了上述章節之外,退省者亦可自由參閱若八 2-11 或路七 36-50,關於耶穌的拯救;或「真理必會使你們獲得自由」(若八 31-37),以及救恩(若三 10-21)。

這位是耶穌: 祂是真正的人,是來自天主的子, 祂來拯救我們。這個人傾全力,以祂全人的所是、所言、所行和所為,以祂整個生命為我們決定性地啟示了父,一位願意施恩拯救的大父。耶穌所啟示的事實亦真實地銘刻在我們的歷史中,進到我們內在的經驗裡,所以我們可以和伯鐸一起,對耶穌說:「主!惟祢有永生的話,我們去投奔誰呢?」(若六68)

### 第三天

# 耶 穌 召喚我投入使命



我的聖召銘刻著使命的意涵; 我的蒙召和被選,是為承擔一項使命: 我知道我必須投身,結出常存的果實,為完榮在天之父。 旅居塵世的耶穌會渴望派遣那「屬於自己的人」, 為散播天國的種籽,為在已發白的莊稼收割, 為採集成熟的果實。 看哪!莊稼多。 看是天主的渴望:「我將派遣誰呢?誰肯為我們去呢?」 天主在尋找那可以被祂派遣的人, 祂注意到我,祂召叫了我,祂顧意賦予我使命。 我要做什麼呢?「主啊,我在這裡!」 我願再次慷慨奉獻自己, 是的,我願意,我也渴望,這是我深思熟慮後所做的決定: 我願意——在使命中跟隨耶穌。

#### 召叫我的這位耶穌是誰?

讓我們在祈禱中做覆想2,慢慢回顧昨天所默觀的重點。耶

#### 註釋

2. 聖依納爵在《神操》中多次邀請退省者做「復習」的祈禱(操 62,64,118,120.....),特別注意到在祈禱中,哪裡感覺到更大的神慰或神枯,或有特別大的靈感,便在那裡停下,再次去回味體驗,因為神操的重點「不是知道的多,而是內心的玩味品嚐更能使人滿意」(2)。神操是一種神修上的操練,我們需要重複深入某些祈禱的深刻經驗,那是天主和我位格性交往的非機,是天主向我個人啟示的救恩時刻。

穌,祂的話,祂所啟示的父,祂是主,祂是人類歷史的救主,祂 是我生命的救贖主,是我生命的主人,祂召喚我猶如朋友,並和 我分享祂的使命。這是一份邀請,是出自祂對我的愛所發的邀 請,但這邀請帶著嚴格的要求。

回到今天,深入耶穌對我的愛,深入這位具體而生活的耶穌, 祂的愛是為了我, 為使我能更好地答覆祂的要求。這位耶穌是誰?祂是擁有無上光榮的主: 祂是天父的獨生愛子, 是施救的默西亞, 是信德的創始者和完成者, 祂是曾為我降生在世上的人子。主啊, 我願欽崇您、朝拜您, 我渴望以愛還愛, 答覆您在我生命中的臨在, 效法您完全地投身。

退省者可任選昨日感動你的經文,亦可參考斐二 1-11:耶穌 因著愛而取了我們的形體,降生成人與我們相似,進到我們基本 的人性來拯救我們。哥一 15-20:耶穌在創造工程中是首生者;在 救贖工程中, 祂也是首先從死者中復活的元始。

#### 耶穌激請我是為了什麼呢?

耶穌邀請我跟隨祂,為的是使命。耶穌的門徒——這是我們的身分——不僅只執行某項工作,不只是以善意來實踐有關建立 天國的使命。因為使命有可能只是外在的「做」,而未碰觸到我們的內心。我有可能只從外表來忠信於託付於我的使命,而內在的真正動機則來雜著金錢、名譽、而子、特權、聲望、驕傲、效

#### 率、成就、安全感、權力 ……

然而,在使命中跟隨耶穌,本質上乃指在我每天具體的工作中,反映出我因耶穌而生活所懷有的愛。因此,重點不只是「做」,而是藉著祂、為了祂、在祂內、並偕同祂一起做:在使命中跟隨耶穌,意指擁有耶穌所懷有的心情,擁有耶穌面對使命所懷有的態度,朝向耶穌自己所朝向的理想。究意我們在自己的各種行動中找什麼呢?某種占有:金錢、名聲、安全感、成就感、平安、寧靜?或我們尋求愛某一個人?

閱讀瑪十1-33,默觀耶穌的揀選和建議,深入祂的心情、體 諒、了解和堅定。使命是為拓展天國,而此天國的實現在於和耶 穌基督的密切結合,在於努力使我們自己肖似祂:「聽你們的, 就是聽我」(路十16)。

#### 跟隨耶穌的條件

可任選下述章節做為祈禱的題材:

瑪十六13-28:帶領我的「默西亞」是什麼類型?我渴望一個怎樣的默西亞?我對默西亞的計畫與天主的計畫相合嗎?我究竟為了什麼而跟隨耶穌:光榮、勝利、安全感、寧靜、讚賞、聲望、權力、控制?我渴望跟隨怎樣的救主:一位滿全我個人需求、自我實現、幼稚夢想的默西亞?或一位福音中受苦的上主僕人、被釘在十字架上、被眾人捨棄的默西亞?是一位猶如伯鐸按

其想像的默西亞,或是耶穌所接受並切願實現天父旨意的默西亞?

路九57-62:耶穌的要求在此夠清楚,徹底的跟隨必須毫無保留<sup>3</sup>。耶穌提出的條件很嚴苛:沒有枕頭的地方可以休息,讓死人去埋葬死人,扶著犁不可以向後看。如果我渴望在使命中跟隨耶穌,必須讓這段經文向我發言,並努力在具體的生活中活出來。

瑪廿20-28:面對心愛門徒的想望,面對一位母親對孩子未來的期許,耶穌在此表達了祂的機智和幽默,祂把賞報放到天父和祂的愛內,卻要求門徒們飲祂的爵,並肯定他們必然要飲。為我們而言,這也要求我們在使命中要慷慨宏量地自我給予,而不希求任何賞報。

#### 我對使命邀請的答覆

這答覆常是個人性的。在此不妨參考兩個例子,並試著去找 到你自己答覆的方式。第一個例子是聖母瑪利亞(路一26-38):

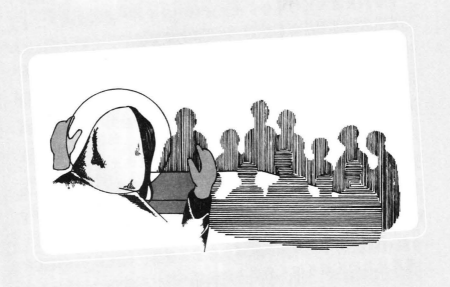
#### 註釋

3. 耶穌在路九 57-63 應用三個當時人們日常所用的諺語(58,60,62 節)。 諺語乃出於人性累積的智慧,幫助我們安頓日常生活和相關的倫理規範。 耶穌宣講天國的價值時,向人們提出挑戰,要求有意願跟隨祂的門徒們放 棄舊有的世俗觀,而從新的角度來徹底答覆天國的要求,這是這段經文的 重點,若按表面字義去解釋,將失去其意涵和力量。60 節「讓死人去埋葬 死人」,一般的詮釋指讓精神已死的人去埋葬肉身死亡的人。(參閱 The New Jerome Biblical Commentary,701 頁。) 這位年輕的女孩蒙召成為天主聖子的母親,由於至高者的邀請是如此清楚,所以她完全接納並投身,毫無保留地信賴與交付:「願照您的話成就於我罷!」第二個例子是聖保祿,在宗徒大事錄中有三段記載他皈依的敘述(九1-25,廿二3-22,廿六9-29),可任選一段在祈禱中深入,看看保祿在面對復活的主耶穌這事實時,他如何追憶自己的過去,他的態度又如何:「……我將一切都看作損失,因為我只以認識我主基督耶穌為至寶;為了祂,我自願損失一切,拿一切當廢物,為賺得基督,為結合於祂……」(斐三7-21)

在使命中跟隨基督,或在跟隨基督中實踐使命,這一體的兩面 是在愛內結合。我願熱切懇求,願這兩項事實得以在我具體的生活 中,在我對耶穌的愛內整合。

### 第四天

# 耶 穌 我們使命中的同伴與生活中的導師



耶穌是我們的主, 他拯救我們, 並邀請我們跟隨他, 為在人間拓展天主的國,為實踐使命。然而,這位至高的天主子, 他之創造、拯救、邀請我們, 並非從遙遠的外在,從不可知的彼岸, 而是來到我們當中, 成為與我們相似的一位, 他誕生、成長、發展、受苦、學習。

除了罪過以外,祂參與並分享我們人性的一切。祂甘願受限於時空,承擔歷史中具體的文化、社會、政治、信仰的事實;祂接受人性的限度和軟弱,擁抱處於邊緣、黑暗、罪惡和痛苦中的人們;祂在內身上經歷了苦痛,手足的釘痕使祂深入了人性的事實;祂經驗到生而為人的事實,因而可以成為一位同情我們的大司祭。

此外,無庸置疑,耶穌是導師,人們稱祂為「拉比」:祂是一位身心統整,講話帶有權威的導師;祂知道自己「是」導師,帶領人靈邁向义的導師;祂生活祂所教導的,使人在祂身上看見义,以祂的生命來見證义。祂教導的風格與著重冗繁細節的經師和法利賽人完全不同:祂的教導確觸到人心內在的感受和渴望,挑戰人們具體的生活;祂的教導清晰、明朗、徹底、嚴格而有力,沒有妥協。

不是凡向我說:「主啊!主啊!」的人,就能進天國; 而是那承行我在天之父旨意的人,才能進天國......

他知道等待,不至揠苗助長;但也把握時機,隨時開導、聆聽他、跟隨他、同他在一起的人,逐漸在他身上發現並學習到豐富生命的祕訣——乃平凡的原則;付諸實行——則不平凡。

我們今日將默觀兩個主題,內容很豐富,退省者可以視這次 遊靜時間的長短及個人的需要做選擇,題材可做為一天或兩天的 祈禱資料。

#### 耶穌——我們使命中的同伴

#### 耶穌以我們的名字來召喚我們

命名是一種創造,是給予生命,亞當曾給各種生物起名字。 當耶穌召喚我們成為祂的朋友時,祂在我們內創造了友誼。福音 中記載著耶穌,曾在不同的情況下,以名字來召喚人,例如那 「十二位」。你相信耶穌為你保留了一個特殊的名字嗎?當祂以 那只有祂和你知道的「名字」來召喚你時,你的感受如何?請慢 慢閱讀福音中出現與名字有關的章節。

路十九 1-10:匝凱,一位富有的稅吏長,耶穌以他的名字召叫他:「匝凱,快下來!因為我今天必須住在你家中。」救恩與耶穌一起進入了匝凱的家。若十一 38-44:耶穌在墳墓前召喚祂的朋友拉匝祿,使他起死回生。在復活的清晨,滿腹哀慟地找尋耶穌遺體的瑪麗·德蓮,聽到熟悉的聲音呼喚著她的名字,她認出那聲音是來自「辣步尼」,耶穌同時派遣她向門徒們宣報祂已復活的使命(若廿 16)。當耶穌與伯鐸第一次會晤時,祂改變了他的名字:「你是若望的兒子西滿,你要叫『刻法』——意即伯鐸(磐石)」(若一 42)。後來又叫他「撒彈」,因為伯鐸體會的,不是天主的事,而是人的事(瑪十六 23)。花些時間想想十

二位宗徒的名字,深入這名字的奧蹟,深入耶穌以「名字」來召 叫我的奧秘······

#### 耶穌——一位在使命中照顧我們的同伴

《若望福音》第十三章至十六章的長篇講詞,一般稱為「臨別贈言」,描述耶穌在臨別時刻,如何向那些長期跟隨祂而屬於祂的人啟示自己深情厚愛的心。祂鼓勵他們、安慰他們、堅固他們、激發他們的信德、預許聖神的恩賜、稱他們為朋友,因為祂從父所聽來的一切都告訴了他們。在耶穌和屬於祂的人之間已沒有祕密,這是在知心好友之間的一種分享,是屬於生命層次的會遇與結合。

我們可以用這段長篇的福音來做今天的祈禱,其中可分為好幾幕,可特別注意若十五 8-18。閱讀經文時,不妨注意耶穌如何稱呼祂所愛的人:孩子們、弟兄們、我的朋友……默觀耶穌講這些話時的神情、態度,充滿著堅定、彼此的尊重、信賴和親密的友誼。「人若為自己的朋友捨掉性命,再沒有比這更大的愛情了。」的確,耶穌不只為宗徒們,亦為了我們——祂的朋友,捨棄自己的生命,因為祂愛我們愛到了極點。

依靠這位「朋友」無上的愛,我們可以在深度的信賴中喜樂,無須過度擔憂要吃什麼、喝什麼、穿什麼(瑪六 25-34)。祂曾在加里肋亞的海邊為門徒們準備早餐(若廿一 9-13),賜給我

們從天降下的精神活糧(若六27-71),祂也願意減輕我們生活中的勞苦和重擔(瑪十一28-30),鼓勵我們投奔祂,因為祂已隨時準備好要接納我們、安慰我們,在憂苦沮喪、焦慮迷惘的時刻,在生命的危機時,這位朋友堅定地陪伴在我們身旁,祂從不食言。

請讓這些甜美的話在你耳旁迴響:「誰願跟我來,吃喝穿戴都 同我一樣……這樣分擔我的勞苦,將來也要分享我勝利的果實」 (操93)。

#### 耶穌——我們生活中的導師

#### 耶穌的教導

我們把耶穌有關使命的教導,濃縮為三項要點,即天國的價值,普世性的愛,以及在謙遜中的友愛服務。

#### 1. 耶穌教導我們天國的價值

世界有其固有的價值觀,它潛藏在我們深度的存在中,在我們習以為常的行事風格裡,它無聲無息地環繞並影響著我們,無論我們願不願意,事實上都無法遺世獨存。我們是如此自然地傾向名聲、地位、光榮、財富、舒適、富裕、特權、權力……儘管我們知道這一切並不一定帶來幸福,但我們大部分的人卻不由自

#### 主地趨之若騖。

《路加》版本的〈平地聖訓〉(六17-49)為我們清楚介紹了 天國的價值觀 4。《路加》的編輯者用簡短而未加修飾的表達來 介紹這新世界,即天主德能所鑒臨的世界,一個與我們熟悉的世 界相反的國度:貧窮弱小者、邊緣者和哀慟者是有福的;你們要 愛人,甚至愛那些傷害你們的仇人;要不倦地自我給予,要知行 合一,要言行一致,要在磐石上建築房屋。

讓耶穌這些簡短、未經修飾、乾澀的話刺痛我們的心,的確,我們會感到不舒服,因為它會揭露那深埋在我們內心的自私、自我保護、自我防衛、攻擊和種種的合理化的傾向。

#### 2. 耶穌教導我們以普世性的愛來愛人

著名的比喻——慈善的撒瑪黎雅人。耶穌教導我們一種對人

#### 註釋

4. 三部對觀福音有不少相同和相異的地方,這與福音採用的資料、編輯的過程和編輯者之神學背景有關。關於耶穌〈山中聖訓〉的教導,《瑪竇》版本編輯的對象是為皈化的猶太人,引用不少舊約的背景,且有倫理化的傾向;強調耶穌在「山上」,舊約中的「山」常帶有神聖的意味,表示與天主更加接近,在「山上」的宣講也顯出內容的重要性和神聖性。《路加》版本的對象則是為皈化的外邦人,其神學比較平民化,耶穌的教導是在「平地」上。聖經詮釋家大都認為,《路加》版本的耶穌訓言比較古老、原始,例如路加直接指出「貧窮的人是有福的」,而不說「神貧的人是福的」;此外,路加指出真福,同時也指出真福。

的愛,它超越種族、性別、地位和功能。我們愛人,因為對方是人,是一位有尊嚴的人。「近人」絕不只是因為與我接近而我又喜歡的人,例如我的朋友、同事、同年齡的知交、親戚等,「近人」不只局限於和我有關係的小圈圈,而是挑戰著我對人的愛。

耶穌用天主的愛來表達愛人的最後緣由: 祂使太陽升起照耀所有的人,因為人是因著愛而受造,而人受造是為了愛。人是天主的肖像,是按照基督的肖像受造,這是人最深的本質,也是人性尊嚴最穩固的根基。我們不能把自己隱藏在國家、種族、文化、宗教、社會階層、團體 ·····等意識型態的後面,找到「非愛」的藉口。所有的人都有其不可被剝奪的尊嚴,其最後理由是因為在信仰中深深肯定:我們都是同一天父的子女,都是按照基督而受造的肖像。

因此,儘管我們的時間和精力有限,儘管我們的能力和具體情況帶來種種實際的限制,我們必須分辨、選擇、決定,做悅樂天主的事、做成全的事。但若純就愛的對象而言,我們的心應包含每一個人,沒有權力把任何人排斥在外。父是我們的標準——「像你們的天父那樣慈悲」,這慈悲是「從上而來」的恩典,慈悲的天父是我們汲取愛的能量的源泉。請默觀路十25-37。

#### 3. 耶穌教導我們在謙遜中友愛服務

若十三 1-20: 耶穌邀請我們效法祂。祂是主,是師傅,卻謙 卑地屈膝,跪在門徒們的腳前洗腳。祂這麼做,因為祂知道自己 是誰:祂知道自己從天父而來,又要往天父那裡去,為接受在世界未有以前就擁有的光榮。祂這麼做,只單純地因為祂愛門徒而已。祂願意我們照祂所做的去做,沒有大道理、沒有高深的學問、理論或光環,祂邀請我們單純地效法祂,以這種方式日復一日地愛我們身旁的弟兄姊妹。

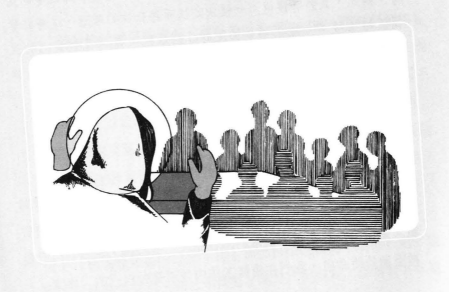
耶穌的自我交付是決定性的,是徹底的,但其表達卻非英雄式的光彩奪目,而只是在小事上謙遜地自我給予:洗腳是每天都需要做的事,不妨看看身旁的人每天需要什麼?我們不必緊張兮兮地列出一張服務的項目,因為出自內心的愛有其智慧。明智的愛可促使耶穌甘心被釘在十字架上,也可促使祂謙卑地跪在門徒們的腳前。或許天主某天會要求我們做「大事」,或許這大事不會來到,讓祂更喜悅的,或許只是「在暗中」那不為人知且微不足道的小事:讓別人的腳舒適涼爽一些好繼續上路,奉上一杯清茶,分享一件衣服,整理一間客房,探訪一位生病的朋友,聆聽一位心靈憂苦者的傾訴,展現一個寬恕的微笑……「凡你們對我這些最小兄弟中的一個所做的,就是對我做的」(瑪廿五40)。

我們是跟隨耶穌的門徒,然而要擁有耶穌門徒的「心靈」卻 是非常不容易的,必須懇切祈求這份恩賜,需要天主特殊的恩 典。因此,依納爵邀請我們堅定懇求,為忠信地跟隨祂: 「萬有的永生主宰,我賴祢的恩寵助祐, 在祢的無窮美善,及祢光榮之母和天朝聖人聖女們的面前, 做此奉獻,並鄭重聲明:

只要更能事奉称、讚美祢,我真心願意,滿心切望, 效法祢承受一切凌辱反對,忍受一切實際的和心靈的貧窮; 只要祢的至聖尊威肯選擇我、收納我, 在這樣的生活和地位上。」 (神操 98 號)

### 第五天

# 耶穌 宗徒的典範



我們的身分:我們蒙耶穌召叫和派遣,為投身於祂的使命。 活出這使命的方式是在生命中,在我們具體的存在中,跟隨祂。 這意謂著:從祂內,活著是為了和祂在一起,並如同祂一樣,完 全的自我給予、自我耗盡,為了祂的、也是我的理想——天國。

為了建立並拓展天國,耶穌做了什麼?在福音中,耶穌之為福傳者的面貌如何?面對使命,耶穌的方式和態度是什麼?身為被派遣者,耶穌如何從心裡意識到這事實?能從福音記載中找到耶穌面對使命的行事方式, 並將之內化成為我們的嗎?耶穌能夠被轉化, 成為我們使徒性的典範嗎?

我們將不深入細節,而只是從福音中萃取某些基本的態度, 一方面與使命對照,同時也願意以耶穌的方式具體生活和付諸實 踐。

我們現在願意,也渴望視全部使命的生活為對耶穌之愛的生活。如此,我們將獲得:一種決定性而存在性的跟隨,這將影響我們的生活。一種明確而堅定的分辨原則,這將老照我們的生活。我們使命的實踐將是同耶穌在一起,如同他一樣,在存在性的跟隨中,從蒙召和被派遣的內在意識來開始。

#### 被派遣的意義

耶穌的特徵之一是祂對自己身為「被派遣者」的鮮明意識與 深度的信服,從而萌生一種持續的努力,為尋找那派遣者的旨 意。使命之最起初也最根本的特質即是:被派遣,意識到自己是 被派遣於使命中。我們在使徒工作中並不是做自己的「事業」, 而是投身於耶穌的「志業」。「被派遣的意識」是建構使命的核心要素之一,這是何以服從的精神在使命中是如此重要的原因。

在我內,使命是一種服從的行動,「派遣」不僅只代表天父的旨意,同時把天父的旨意透明化,使我能確信而不懷疑。雖然後來會有如何實踐與完成的問題,需要發揮我們的理性、能力和創意,但確定的是這使命已託付給我,而不是我自己去創造或找來的。這是耶穌的特徵之一,在《若望福音》中尤為清楚:「我不尋求我的旨意,而只尋求那派遣我來者的旨意……」,這是我們今天默觀的角度。參閱若五18b-32。

#### 交付自己生命的能力

善牧的比喻很有意義,這是為使徒們的比喻。耶穌仔細描述了「傭工」和「善牧」的不同。傭工的生活中心並不是託付給他們的羊羣,並不與羊羣來往,並不準備為羊羣捨命。善牧則不然,「我認識我的羊,我的羊也認識我」。善牧會看守、照顧、走在羊羣的前面,領他們到青綠的草場,使他們免於危險,並隨時準備好,願意為了羊羣的好處而捨棄自己的生命。為什麼呢?因為這些羊羣是天主父託付給祂的,要祂連一個也不失掉。

「誰也不能奪去我的生命,而是我甘心情願捨掉它……」, 這是一種內在完全的自由,為了那託付給自己的羊羣的好處,能 把自己徹底地交出。你已準備好了嗎?「父愛我,因為我為羊羣 捨掉我的性命 ……」,我能說同樣的話嗎?事實上,就在今日,世界各角落仍不斷有弟兄姊妹們為了福傳的使命付出代價,甚至 交出自己的生命 ……「傭工因不是牧人,羊也不是他自己的,一 看見狼來,便棄羊逃跑 ……」,我面對使命時,是著眼於工資而 不深刻關心羊羣的傭工嗎?

請默觀和默想若十1-18。

#### 敏感到人們的需要

福音中多次提到,耶穌深受百姓生活現況的觸動和影響,祂 感受到人們深沉的痛苦和對天主救恩的渴求。看到民眾像是沒有 牧人的羊羣,在動盪的生活浪潮中沒有方向而隨波逐流時,祂動 了憐憫的心。一次又一次,福音作者讓我們親近耶穌豐富的情 感,祂為耶路撒冷認為沒有救恩的時刻而哀哭,為貧苦無依的民 眾感到難過,祂同情喪子的寡婦、了解癱子躺了卅八年而希冀痊 癒的渴望,祂傾聽罪婦的心聲、主動親近被拒於救恩之外的稅吏 ……祂為猶太首領的心硬感到生氣,為自己朋友的死亡流淚……

耶穌面對具體生活中一個一個的人,祂不只是被觸動,而是 祂整個五臟六腑被深深地感動。祂的柔情被牽引,祂豐富的情感 被激發,因此祂說出慈善的撒瑪黎雅人的動人比喻,那是祂心靈 深處的寫照;祂也講出慈悲的父是如何溫柔地接納忤逆不肖的浪 子和驕傲憤怒的長子。祂可以敏感到人們的痛苦、焦慮、悲傷和 種種的需要。你呢?你能敏感到人們內心的感受,體悟到他們心中對救恩的渴求嗎?你只是理性上的了解,或讓別人的焦慮、痛苦、渴求、期望等等,也觸動你的五臟六腑,牽引你的情感,震動你深處的自我?是這種內在的「同情」——即「情與人同」——成為你使徒工作與投身的基本動力嗎?

參閱瑪九36;十四14;谷六34;路七13;十33;十五20。

#### 使徒性的祈禱

這是身為使徒另一個必要的幅度——祈禱,知道如何恆心持守在祈禱中,為我們工作與服務的對象懇切祈求。我們在耶穌的使徒生活中看到祂祈禱的典範:祂會主動尋找僻靜的地方、在清晨或深夜時分,長時間地向祂的父祈禱。祂不僅經常祈禱,在生活中的重要時機祈禱,而且是從祂存在的深處,面對那無限超越而又親近的父,一種完全信賴的自我交付的祈禱。祂向天父敞開祂的心,把使徒生活、把祂所關懷的世界、所接觸到的人,呈現在父面前。然而,祂並沒有忘記自己,祂為自己祈禱,但祂也教導我們為服務的對象懇求。

福音中有不少關於耶穌祈禱的記述,我們今天就把焦點放在 耶穌「大司祭的祈禱」(若十七),默觀耶穌如何為祂自己、為 自己所揀選的門徒、為後來因門徒的宣講而相信祂的名的人、為 我們每一位祈禱…… 我怎樣意識到我的使命?我對使命有什麼看法?我在使命中又 是怎樣看待自己?下述補充資料的某些簡單的思想或許可以幫助我 們做反省,不妨花點時間去咀嚼和深入。

#### 一切使徒服務中以耶穌為中心

使徒本身、其所有行動的原則和推動力的根源是耶穌基督, 是祂的使命。所有的使徒和一切的使徒服務,其不可或缺的參考 重點是基督,和基督所召喚,為與祂在一起並宣講天國的人。傳 福音不僅僅只是提供一套體諒人的人性系統、有意義的組織架 構、具說服力的意識型態、一個有效率的企畫案,或救助社會急 需的福利策略。

傳福音常是比上述的一切更多一些:傳福音是宣告天國已經來臨,而且這天國是按照福音的風格與模式,按照建立教會初期蒙基督派遣者所實際生活的經驗。傳福音是接納基督的派遣,在教會內並經由教會為中介,為走向世界並向世人宣講天主的愛,宣講世界已藉由聖神而被天主拯救,邀請人們悔改並信從福音。傳福音是到天涯地角,使眾人在聖神內成為基督的門徒而歸向父,是把救恩的喜訊通傳給普世萬民。

#### 一切的根源是在天父內

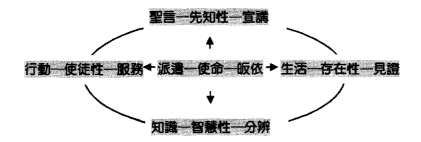
人類歷史中的救恩計畫是由天父所導引,是祂常先跨出第一步,主動把在耶穌基督內一切屬神的祝福賜給我們,是祂願意在

聖子內使我們聖潔無瑕,並收納我們成為祂心愛的子女。然而, 仁慈的父絲毫不願意勉強我們,祂願意我們在自由中領受這美好 的福分,並以子女孝愛之情來回應。這種愛的關係與物質的授受 無關,而是兩個自由的主體所建立的「你——我」的親密位際關 係,是一種愛的奧祕,這奧祕有雙重幅度:

- 天主父在聖子內揭露了對普世人類愛的奧祕,藉著聖子、 在聖子內,並在聖神的共融中,主動向人類通傳救恩。
- ·人的奧祕在自由的具體回應中彰顯出來,人可以接受聖神 而以愛還愛,進入聖三的共融中,人亦有自由拒絕聖神,與天主 疏離。

## 使命擁有「被給予」的內涵

使命的內涵已被確立,本身有其要求和犧牲,使徒服務並非由宗徒們發明或創造,而是「被交付」,努力承行並實踐天主在此時此刻對人類的救恩計畫。我們並未發明宣講的內容,也未創造天國的風格,我們必須尊重那託付給我們的事實,接納某些客觀的因素,認清具體的目標。我們蒙召投身於救恩的通傳,而這救恩計畫早在我們之前就已存在,它要求我們順服、聆聽,同時也勇敢去嚐試和實踐,這不是機器性的複製,而是以創造性的忠誠來投身,要求我們一方面慷慨委身,同時對天主有著完全的信賴。可參考下述簡圖:



這簡圖有一個核心:「派遣」是在一種持續皈依的態度中被 領受的,為了以一種隨時待命的態度在這世上承行使命。我們不 只是「被派遣」,而是成為「被派遣者」,天主的行動轉變了我 們的身分,這意味著與自己、與自己的風格、習慣、模式、感 受,與我們人性的計畫,有一種「絕裂」。基督「侵入」了我的 存在,奪得了我,我不再是過去的舊我,因著基督住在我內並派 遣我的事實,祂革新了我,祂在我內創造了一種新的態度、新的 視野,祂從內在給了我新的要求、新的期待。然而,祂派遣我做 什麼?具體的內容、職務又是什麼?這需要我們不斷地在過程中 祈禱、分辨。

·聖言——先知性——宣講救恩喜訊:儘管人們接受福音喜訊是因著聖神的德能,但我們仍必須努力,以今日人們所能了解的語言來宣講。被派遣者的使命即宣講救恩,以聖神的德能來發言,故要常懇切呼求並依靠聖神,意識到自己只是在瓦器中存有這寶貝,為彰顯那卓絕的力量是出於天主,而非出於我們。先知性的宣講。

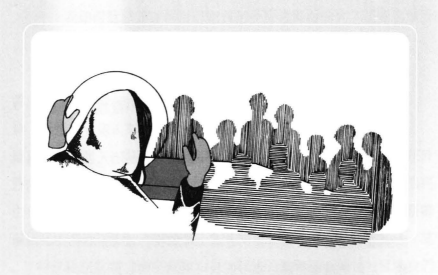
- ·行動——使徒性——服務:我們是「被派遣者」,並準備 好為弟兄姊妹們洗腳,透過各種職務上謙遜的服務,使人們在這 服事中發現天主對他們的愛,那無以倫比而深深被珍視的愛。使 徒性的服務。
- ·生活——存在性——見證:我們也是救恩的見證人——以 我們的宣講和行動,但更是以我們的生命來見證。人們今天已厭 倦長篇大論的講道詞,卻渴望在具體生活中看見生命的真諦,如 果我們活出在愛中真正的自我交付,則可以見証天國已臨到我們 身上。存在性的生活見證。
- •知識——智慧性——分辨:智慧知道如何分辨並選擇適當的方式、合宜的態度、有效的計畫、真誠的用語、以及愛德的寬容與含忍。智慧深入人的內心,能夠了解、領悟並深度品嚐天主的愛和天主的救恩計畫是何等寬、廣、高、深,智慧知道如何在日常生活中實際應用。她光照我們在此時此刻必須做的決定,因為智慧常默觀聖神之光的照耀。在智慧內的分辨。

上述是實踐使命時非常重要的四種態度:即在宣講時的先知性態度,從事任何職務時的服務態度,生活中之見證性的態度,以及親近智慧的分辨態度。

我目前的感受如何?是否上述的要求催促我改變自己的使徒生活?到什麼程度,意義為何?我要把力氣和重點放在哪裡?在自我給予和與主相遇之間,我如何保持平衡?

# 第六天

# 耶 穌 我們的未來



我們常被安置在忙碌、迅速、一連串的活動中,度使命的生活。在精神與靈修方面,我們並不恆常處在理想和諧的狀況,使 我們充滿愉悅的感受,並忠信於使命,因為緊凑的生活步調使我們務累、耗損生活的冗煩使我們深感受限、甚至迷惘。

在退省的時機,我們可以看清楚事實、調整好方向、甚至願意勇敢改變。一旦回到生活中,紛沓而來的繁瑣、障礙、困難、對立、橫逆、挫折······某些「其他人的」想法、意見等等,常容易使我們癱瘓、舉棋不定,再次失望和沮喪。我們該怎麼辦呢?要做些什麼?

讓我們在這退省的最後一天,提前面對這些問題。當然,沒有現成的答案,卻可以深入內心的世界反省、覺察,或許可以發展某種能力或態度,亦有可能從外在找到某些支持垂肯定我們的正向因素,這些因素是什麼?

#### 我們聖召的意義

最根本的態度是深愛這賜與給我們的聖召。無論是婚姻或獨身奉獻的生活,無論是以鐸職服務或以專業深入現今的世界,無論其重要性的高低或價值多寡……我們太容易陷入世俗的價值觀和各種比較的誘惑,而忘記回到蒙召的根源。事實上,天主的召喚並不依靠我們有什麼價值或功勳,而是祂無條件的賞賜,自由的揀選,是祂親自來與我們會遇,釋放我們並賜給我們力量跟隨祂,是祂把這聖召賜給我,使我可以為天國服務。

然而,這召喚常是辛苦的,耶肋米亞先知曾抱怨說:「上主,祢引誘了我,我讓我自己受了祢的引誘; ……在我心中就像有火在焚燒,蘊藏在我的骨髓內;我竭力抑制,亦不可能……」(耶廿7-18)

這聖召有其要求:它涵蓋了我們全人的存在,對耶穌的跟隨 沒有妥協和例外,我們一旦與降生的基督耶穌相遇並投身,就已 無返轉的餘地,我們不能用已死的精神去埋葬肉身,我們願意接 受沒有枕頭的地方。

這也是光榮的聖召:許多先知和義人渴望看見我們所看見的,卻沒有看到。天主從內在賜明悟,使我們認識那隱藏在萬世之前的愛的奧祕,「為使我們以那在基督的面貌上所閃耀的天主的光榮的知識,來光照別人」(格後四6b)。

我如何認識並體悟自己聖召是多麼深奧而偉大?經過這幾天的退省,我今天怎樣看待自己的聖召?

#### 耶穌在感恩祭中的臨在

耶穌——從天降下來為滋養我們生命的活糧,靜默地臨在於 教堂或修會會院內。這神聖而充滿活力的臨在,卻常因我們的輕 忽而習以為常。感恩祭中祝聖餅酒,象徵耶穌在十字架上的祭獻 於此時此刻重現。在我們紀念聖父藉由聖子賜給我們的救恩,並 呼求祂在此刻沛降恩典時,在至尊的天主聖三台前,在深愛我們 並能同情我們的大司祭面前,我們可以自由地為痛苦而哭泣、可 以和耶稣分享自己的夢想、可以尋獲勸勉和建言。

在彌撒和聖體龕前,我內在空虛的心靈會感到踏實,我的昏暗會受到光照,我的混亂與迷失能夠再次找到方向和指引,我的脆弱能獲得力量,我和天主所分享的喜樂將傾注在我內,滿溢流暢。

耶穌聖體——基督徒生活的力量與泉源——常伴隨我們,驅走我們內在的孤獨。我生活與行動的方針是在耶穌內,在聖體龕內臨在的耶穌常準備好,願意聆聽我、接納我、陪伴鼓勵我,祂在這寧靜的內室等待我去與祂會晤結合,祂再次堅定地召喚:「到我這裡來!」,「跟隨我!」

在參與彌撒時,我是否意識到主耶穌愛的邀請和呼喚?我是 否認真投入與參與耶穌的祭獻,同時獻上我自己,成為生活、聖 潔、悅樂天主的祭品?我曉得親近耶穌、投奔在聖體龕內的耶 穌,以祂的臨在為我的力量與泉源?在教會內的感恩祭和我所生 活的使命之間,有何內在的聯繫?

請閱讀若六27-71,「主,惟有您有永生的話!」

#### 耶穌內在之聖神的力量

聖神的許諾: 若七 37-38; 聖神的功能: 十四 15-26, 十五 26-27, 十六 6-15; 聖神為使命的恩賜: 若廿 19-23。

耶穌為我們提供內在的動力,這來自天主的德能即聖神。耶穌把祂的精神、把祂內最寶貴、使祂得與父結合的聖神賜給我們,使我們能夠如同祂一樣,從心裡呼號:「阿爸,父啊!」(羅八 1-17)。在我們人性受造的精神內、在我們有限的生命中,蘊藏著天主聖神的臨在、嘆息、呼喚和祈禱。雖然我們似乎不太習慣向天主聖三中的第三位——天主聖神——祈禱,但是祂卻常常照顧、引領、安慰、護佑我們,帶領我們進入真理的光明中。祂住在我們內使我們與聖子結合,祂持續為我們向天父祈求,並使我們進入天主聖三內在的共融生命中。我們是天主聖神的宮殿,是聖神的寓居之所。這份無上的恩賜曾使聖保祿為之雀躍不已:「天主的愛,藉著聖神,已傾注在我們心中」(羅五5)。

聖神使我們恢復青春活力,使我們日日更新如鷹。祂從內在轉變並提升我們的精神,賜給我們創意和啟發,祂陪伴我們的生活,堅固我投身於使命的熱忱,祂使我的心住在真理內而不受無謂的侵擾,祂使我免於恐懼而能集中心力。祂使我因對天主聖意的委順而享受內在的統整與安寧,使我能以子女孝愛孺慕之情純真地愛父;祂點燃我熱情的火焰,使我與降生的聖子結合。祂使我的心滿渥屬神的平安,充滿信賴和安全感,使我無後顧之憂地投身於使命。祂知道我需要什麼,知道父在子內對我的期待和夢想又是什麼,祂忠信地為我求得一切所需的恩典。祂樂意住在我內轉化我,使我逐漸反映出主的容光,使我日益變成與主同樣的肖像(格後三16-18)。

#### 耶穌的母親亦成為我們的母親

在耶穌塵世生命的末刻,祂並未忘記祂的母親。佇立十字架下祂所愛的門徒,成為我們所有基督徒的象徵,祂把祂的母親託付給我們,邀請我們照顧她,所以我們有責任光榮她、護衛她、以愛來陪伴她。

同時,耶穌也邀請祂的母親接受新的聖召:成為門徒的母親、我們的母親、整個教會的母親。她的確是母親,也是第一位基督的門徒,她以整個生命投入天主聖三的救恩計畫,以全部的生活參與耶穌的救贖使命。她身為女兒、人妻、人母的生命歷程,使她擁有完整的人性經驗。她曾生活於受苦的百姓中間而不為人知,她曾數十年把信仰的奧祕默存於心,她曾僕僕風塵地奔波於巴肋斯坦,曾佇立在十字架下,被信德的黑暗包圍。

瑪利亞貼近我們的生活,親近我們的心。她以天主女兒的身分,謙遜地活出「上主婢女」的面貌;她以母性的慈愛護守照顧我們,她以沉靜的臨在進駐我們日常的生活中,成為我們人生旅途的啟發和光明、護佑和導引。

所以,讓我們邀請她進到我們使命生活中,請她一路與我們 同行,並在聖神內,與她一起頌揚天主,高唱謝主曲:「我的靈 魂頌揚上主,我的心神歡躍於天主,我的救主……」(路—46-55)。 未來,視現在如何穩妥跨出步伐。 出發點是回到身分的根源,回到聖召的核心, 「認識」召叫我們的那位是誰? 耶穌·基督 使命中的同伴和生活中的導師,

> 使命生活的典範。 在祂內尋獲聖召與生命的意義; 在聖體和聖神內領受力量的泉源。 與耶穌的母親一起詠唱謝主曲。 這是我在天主聖愛內的生命, 是我此生喜樂與幸福的滿全。

最後,邀請退省者利用時間,做這次避靜整體的回顧,在有 特別神慰或感動的地方再次回味,並試著找一個象徵、一句聖經 的話、一首歌或一張圖,將這次退省的體驗或擬訂調整的方向表 達出來,帶到日常生活中,幫助我們常常「想起」這次與主耶穌 一起的心靈之旅。願天主降福每一位。

#### 國家圖書館出版品預行編目資料

耶穌與我們的使命/朱修德(José Ramón de Diego, S.J.)

著;

胡淑琴/譯 — 初版 — 台北市:光啓文化,2010.08

面; 公分

譯自: Jesús y Nuestra Misión

ISBN 978-957-546-683-1(平裝)

1.天主教 2.靈修 3.祈禱

244.93

99014890

## 耶穌與我們的使命

#### 2010年8月初版

◎版權所有・翻版必究◎

著 者: 朱修德 (José Ramón de Diego, S.J.)

譯 者: 胡淑琴

准 印 者: 台北總教區總主教 洪山川

出 版 者: 光啓文化事業

地 址: 台北市(10688)敦化南路一段 233 巷 20 號 A 棟

電 話: (02) 2740 2022 傳 真: (02) 2740 1314

郵政劃撥: 0768999-1 (戶名:光啓文化事業) 登記 證: 行政院新聞局局版北市業字第94號

發 行 人: 鮑立德

E-mail: kcg@kcg.org.tw

網 址: http://www.kcg.org.tw

承 印 者: 中茂分色製版印刷事業股份有限公司

地 址: 台北市縣中和市立德街 26 巷 17 弄 5 號 3 樓

電 話: (02) 2225-2627

定 價:70元

光啓書號 205306 ISBN 978-957-546-683-1

\*本書如有缺頁、破損、裝訂錯誤,請寄回調換\*

近年來除了神職人員及過奉獻生活者,也有愈來愈多平信徒投入教會各單位的使徒工作,盡心盡力在服務中活出基督的精神。這些投入的力量都來自於他們為建立一個天主的國的使命感。朱修德神父(José Ramón de Diego, S.J.)以他深厚的神學根基及靈修經驗,特別為這些在服務中的基督徒與耶穌的關係,撰寫了這份六日神操退省資料,文風自然流暢,適用於年度退省或日常祈禱。此祈禱資料能幫助讀者在具體的生活境遇中,深入使命、活出使命,並在使徒生活與服務中充滿主的平安與喜樂。

作者簡介

#### 朱修德神父

José Ramón de Diego, S.J., 1928-2000

西班牙籍耶穌會士。羅馬聖經學院碩士,奧國茵斯布魯克大學神學博士,在越南、台灣等地神學院教授神學。多年帶領神操和靈修指導,是深具人性的靈修導師。神學和靈修著作豐富,已出版作品:《祂在我內生活》、《偕同基督一起生活》、《基督啟示的傳遞》、《你們來看看吧!》、《耶穌與我們的生命》、《我相信》、《在今日活出司鐸職務》、《耶穌與我們的使命》等書。

譯者簡次

## 胡淑琴

耶穌孝女會會士,輔仁大學宗教學博士,輔仁大學附設神學院神學碩士。目前在輔大神學院從事神學教學與研究,亦參與宗教學與生命教育的服務。偶爾在教會期刊、雜誌發表文章。譯作有《依納爵這個人》、《問渠那得清如許》、《祂在我內生活》、《偕同基督一起生活》、《你們來看看吧!》、《我相信》、《在今日活出司鐸職務》、《耶穌與我們的使命》等書。

